尚就是崇尚,崇尚中道之行,做任何事情都中正。也就是说,第二爻的君子达到泰卦这五种德行,才能求得社会和平、世界和平、 个人的平安。



九三。无平不陂,无往不复。艰贞,无咎。 勿恤其孚,于食有福。

九三在下卦乾的第三爻,代表阳气过盛,又碰到上面三根阴爻,需要转折、转换。"无平不陂,无往不复",没有平地没有高坡,任何平地都有起伏,没有绝对的平,有去就有来,像春夏秋冬一样,任何东西都有转折,都有转回,就是要变。阳爻碰到阴爻,要变。"艰贞",即知道艰难,要把握正道。"贞"就是把握你的"诚",作为你的正道,来处理应变的问题。"勿恤其孚","孚"就是诚,不要担心你的诚,只要用你的"诚"去处理问题,而不要担心诚能不能起作用,能不能解决问题。"于食有福",你会得到荣禄,会得到好的报酬。这在第三爻讲,在转变的时候,要把握你的诚,要结合下面两根阳爻的力量在一起。



六四。翩翩, 不富以其邻, 不戒以孚。

六四为阴爻,是轻盈,故"翩翩",像蝴蝶一样翩翩起舞。 第四爻轻轻地飞下来,跟下面的三根阳爻相遇了。"不富以其邻", 不要以为自己富有是因为上面的君主,所以要下来和下面的三根 阳爻相接。也就是说,你不要觉得,我是大臣,我有君主的庇护, 君主做我背后的支持。"不戒以孚","戒"就是设防、防卫,因 为阴爻下面有三根阳爻,不要觉得说阳爻来了要怎么去抵抗他们,要用自己的诚,不要设防,要开诚。因为这一爻是大臣,要转化它们,设防怎么能转化呢?



六五。帝乙归妹, 以祉元吉。

第五爻又是阴爻,这里用了一个典故。这里的"帝乙", 般来说是指商汤。据说商汤定了一个制度,凡是君主嫁女儿嫁妹 妹给不是皇族的人,公主要顺从夫家的制度,不要还以为自己是 公主。这是商汤立的制度,代表君主谦虚。以这个来求福祉的话, "元吉",元就是善,能够谦虚,动机是善的,吉。诸位要注意, 商汤立的这个制度, 到了汉代被废除了。汉代嫁公主给一般人的 话,要她的夫婿以君主的礼仪来对待他的太太,到了唐代,像南 平公主下嫁给王敬直, 王敬直是大将军王珪的儿子, 公主因为还 是依照汉代礼节行事, 所以她的婆婆公公过生日, 都不去尽媳妇 的职责。后来就变成一个戏剧、即《打金枝》。但《打金枝》讲 的是郭子仪的小儿子娶了公主,公主要他的儿子三跪九叩,甚至 公主的寝宫挂着灯, 灯亮了他才能进来, 灯黑着他不能进。郭子 仪八十大寿的时候,儿子说要去拜寿,公主不去,说哪有君主拜 臣子的,于是吵架了,儿子也是将军,于是吵架时,就骂这个公 主, 你不要以为你是公主, 你父亲的天下是我父亲打下来的。郭 子仪一听儿子说了这话,完蛋了,赶紧把儿子绑起来,去跟皇上 请罪,说随你处罚吧。皇上故意扬言要杀郭子仪这个儿子,这时 公主又不忍心了, 说是闹着玩的。所以皇上就对郭子仪说"不聋 不哑,不做阿家翁"。这是唐代的戏剧故事。商汤定了这个制度,是一种谦虚的表现。

上六。城复于隍, 勿用师, 自邑告命, 贞吝。

上六发展到高潮,物极必反。泰极就会变否,太过分走到极端就会变。所以说"城复于隍",城池破了,"隍"就是城墙下面的水沟,古代的城池下面有水沟围着。这时不能用兵,要去解决自己的问题,解决你自己国家的问题,没有工夫去打仗,"自邑告命",回到自己。

泰卦的第六爻,就讲是物极必反的道理,泰极否来,但我们常说否极泰来,很少说泰极否来。因为泰的时候我们不会去想否,也不希望有泰极否来。但泰和否是相互转变的,也有泰极否来的事实。

最后再做一个简单扼要的总结:

初爻,去掉欲望。

二爻,要能容,无私,走正路。

三爻,要把握内心的诚。

四爻,不要骄傲,自以为高。

五爻,要谦虚待人。

上爻,要自省,不可过度。

## 否卦(賣)第十二



扫一扫, 进入课程

否卦是三根阴在下,三根阳在上,跟泰卦是相反的。"否"字下面是"口",上面是"不",口里说出去的话,人家都给你否定了,不得志,遭碰壁。为什么这六根爻有否的现象呢?一般来说,下面三为坤,地气往下,上面为乾,阳气往上。地气向下,阳气向上,上下不交,两种气不能碰面,所以否。还有一个象,即下面三根阴爻是小人,上面三根阳爻是大人,小人道长,三根阴爻逐渐长,更多阴爻产生了,就把三根阳爻逼得没处走,君子道消。这是社会现象,小人越来越多,君子越来越少,这就是否。就心理学来说,就是下卦三阴,代表内在很空虚;上卦三阳,代表外在很刚强。在小学作文课上,老师给我批了四个字,我至今还记得,他说我的文章外强中干,外面很强,里面却没有东西,像八股文章一样。外强中干,不是好德行。泰卦是内刚强,外柔和,和否卦正好相反。泰和否,真的很奇怪,不仅是颠倒,同时也相错、相综,阴变阳,阳变阴,互相变。可见这两个卦关系非常密切。



否之匪人,不利君子,贞,大往小来。

"否之匪人","匪人"就是不合人道的社会,不讲人性,碰

到的都是不应该碰到的人。"不利君子",因为都是小人道长,君子都被逼退了。所以要把握正道,正道就是九五之诚。九五是主爻,把握诚道。"大往小来",大者阳也,三根阳走掉了,三根阴来了。在君主的朝廷里面,君子走远了,这个朝廷完了,否。



初六。拔茅茹,以其汇,贞吉,亨。

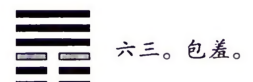
初六位不正,也是"拔茅茹,以其汇,贞吉,亨",可以跟泰卦比较一下,泰卦是"拔茅茹,以其汇,征吉"。这个爻上,因为是阴爻,"贞"就说明要谦,不要贸然前进,跟泰卦的"征"不一样。征是可以走,贞是要谦让。则"吉,亨",还要了解你的处境。假定我们占到这一爻上,我们要了解自己的处境,不能快跑,就要谦虚,要沟通,不要轻举妄动。



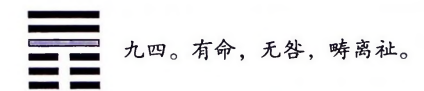
六二。包承。小人吉,大人否,亨。

第二爻"包承,小人吉,大人否,亨"。这一爻也有点问题,传统的注解我都不太满意,"小人吉",要怎么解释? 吉是没有问题的,因为二五相应,相应则吉,但为什么强调小人呢?我一直在想这个问题。也是和《易经》的感应吧,大概三十年前,有一次旧金山大地震,那次大地震我正好在外面,我一共有五个孩子,有的上学了,还有两个孩子在家,房子有倒塌的危险,我都不知道怎么办才好,很着急地开车回家,幸好那次地震,交通没有堵塞,有人就出来自任交通警察,大家都循着地震前交通没有乱时

的规矩。大地震的第二天,一个荣格心理学家到我家来学《易经》,正好碰到这个卦、这一爻,"包承,小人吉",我突然就想到,为什么"包承,小人吉"呢?凡是"包",都是包住下面的爻,这一爻包住下面的爻,不让下面的发展太快,是包含。"承"就是往上,就是指六二,这一爻能够包盖阴暗不好的一面,能够承天道,即使是小人也吉。我为什么说到大地震呢?大地震时我就想到,平常很多人不相信宗教,当突然发生危险的时候,他马上喊观世音菩萨救我。所以,人到危险的时候宗教信仰就出来了,小人碰到否的时候,就有了宗教的需要,这对小人来讲是吉的、是好的。小人有宗教信仰,可以改过,也可以使他吉。但是对大人来说,有危险的时候,他不是求吉,而是求亨。比如旧金山大地震时,作为市长,他当然不能说"上帝来救我们吧",他要了解哪里有问题,怎么解决问题,他要亨,要去解决问题。这么一想,我觉得就通了,旧金山地震在我心中的感应,让我对这一爻忽然而悟。



六三,处于下卦最末,阴又是太过了,阴会阴虚,会阴骄,也是一种骄傲,所以羞。正因为暗,代表羞,所以要包。这个爻要包住下面两根爻,使这根阴爻能包含,不会往上太冲,用"羞"字,是去转化这个字,要包住,也是坤卦里说的"含章可贞"的意思。



九四"有命",传统很多《易经》的解释是说,因为九四是大臣,这里就是得到君主的命令去对付、处理下面三根阴的问题。命是指君主的命令。但是我也讲过,《易经》里的命很多时候指天命。这个时候用命令也可以解释,用天命更好。九四继承了天命,来处理问题,这样就无咎。"畴离祉","畴"就是这一类人,指下面这三根阴爻,使这三根阴爻都得到福祉。处理下面这三个爻,不是消灭它们,而是拯救它们,转化它们,它们虽然是阴,也得到福祉,得到君主的庇护。这是大臣的任务。



九五。休否,大人吉,其亡其亡,系于苞桑。

九五作为君主,就要"休否",他就有这个职责和任务,要把否的社会翻转,所以他是大人。如果君主是大人,不是暴君,则吉,因为二五相应。但是君主在否的时候,他要知道,"其亡其亡",不要认为,现在"否"被我休掉了,安乐了,心里还是要有危机感。"系于苞桑",国家就像绑在桑树干上一样。桑树的树干很硬,安全。这是一种忧患的心情,是居安思危。"其亡其亡",就是思危。



上九。倾否,先否后喜。

上九"倾否",把"否"完全丢掉了。"先否后喜",否极泰来。

成语"否极泰来",就应验在这根爻上。

我们先做一个简单的结论,然后再讲一点儿转化。

第一爻, 谦虚自保, 保身最重要。

第二爻, 君子生于忧患, 要了解处境。

第三爻、要能转化、羞是负面的、转化成耻就是正面的、知 耻便是一德、就能够转化。

第四爻, 知天命。

第五爻,居安思危。

第六爻, 否极泰来。

就转化来说,是在第三爻和第四爻。第三爻怎么转化呢?要谦虚,"包羞",能够涵盖它的阴柔,把它的阴柔转给第四爻。到了第四爻,它要转化下面三根阴爻。很多人讲《易经》,阴阳对立,好像战争一样对立。讲好一点,是阴阳调和。怎么调和,没有讲。但是我讲转化是一种功夫,第四爻是阳,它能够把下面三个阴的柔转化到自己身上,使它不至于阳刚太盛,将下面三根阴爻的柔转化到它身上之后,再转给九五之尊。那么,第四爻,就不要把下面三根爻当作它的朋党、群众,不要像一个将军一样把这三根爻占为己有,当成自己的军队,而是要转给上面的九五。这样的话,九五才会对九四放心,才不会觉得他功高震主。所以,第四爻要非常有技巧,要有转化的功夫。

## 同人卦(三)第十三



扫一扫, 进入课程

"同人",很清楚,就是和人相同。就六根爻来讲,是怎么得到同人这个概念?下面三爻是离卦,离是火;上面三爻是乾卦,乾是天。火是向上走的,和乾天是一致的。两个方向一致,所以有同人。在同人卦《大象传》中,孔子说同人是"类族辨物",同一族相类,"辨"字就来自离,离是火,照得清楚。所以,同人不是说闭着眼睛跟别人相同,在"同人"当中,你先要分辨这个人是不是值得同,是不是有道之士,由分辨而相同,这才是真正的同人。所以离火,就是光明。还有,二爻、五爻一阴一阳,相应且当位,当然是同人,即第二爻要和第五爻相同,这是同人的大意。



同人于野, 亨。利涉大川, 利君子贞。

"同人于野","野"是野外,空旷的地方,不是同人于一个角落。同人于一个角落,那不是同人,是同党,是结党营私。同人是要在开阔的地方,跟人相同。"野"字很重要,同人时,目光要远大,不是局限在个人的利益上。在同人的过程中,要享,要了解,要沟通,该不该同,这就是离火的"辨物"。"利涉大川",

能够同人的话,就算是遇到困难危险也能渡过,因为有朋友帮忙。 "利君子",同人要同于君子。上面三爻是乾,代表君子。这个卦 里面,唯一的阴爻是第二爻,其他都是阳爻、君子。"贞",把握 正道,即诚。"同人"是中国式的民主,我跟别人相同;西方式的 民主是别人跟我相同,强调自己,然后还要求别人跟自己相同。 《论语》里面有句话说得非常好,即我在美国常常跟同学谈的"君 子和而不同",说君子要和谐而不同。孔子讲不同,为什么说同 人呢?"不同"是指每个人有每个人的特色,只要他们能和谐相 处,不一定要求别人和你相同。也就是说,在同人的概念上保持 自己的独立性,保持自己的特殊性,但是跟人相和、跟人相同, 不丧失自己的尊严和德行,不盲目跟人相和,也不要求别人跟你 相同。这就是"同人",是中国式的民主。



初九。同人于门, 无咎。

初九"同人于门,无咎",这一爻开始,就像门一样。门有两个作用,一个是关门防盗,一个是开门交友。将来我们还会讲到家人卦,家人卦也是初爻把门关起来,防盗。这里讲同人,是要出去的,要打开门交友。这一爻位当,所以无咎。



六二。同人于宗, 吝。

六二是唯一的阴爻,其他五根都是阳爻,所以是主爻,是"同人"的主体;最重要的是要它去同人。这个爻的爻辞,是从反面